Lectio Divina
fuq il-Vanġelu tal-Ħadd
XXX Ħadd Matul is-Sena
Sena Ċ
Lq 18:9-14
Anki din il-parabbola tinsab f’Lq biss. Tkompli l-eżortazzjoni dwar l-importanza tat-talb fil-ħajja tal-Insara. Jekk fil-parabbola ta’ qabel insibu l-insistenza li d-dixxipli “għandhom jitolbu dejjem bla ma jaqtgħu” (18,1), hawn naraw liema atteġġjament għandu jakkumpanja t-talb u r-relazzjoni ma’ Alla. Hemm talb li hu espressjoni ta’ fidi vera u talb ieħor li jesprimi biss bżonnijiet umani, mingħajr ebda xewqa ta’ salvazzjoni mingħand Alla.
Din is-silta hija wkoll konferma oħra tal-attitudni li Ġesù għandu lejn il-Fariżej (ara 7,36-50) u lejn il-pubblikani (ara 5,29-32). Fl-istess waqt Lq jdawwarha f’katekeżi lill-Knisja tal-bidu għax anki fost l-Insara l-atteġġjament tal-Fariżew jista’ jkun komuni.

v. 9:  Kien hemm uħud li kienu jafdaw fihom infushom li huma ġusti u kienu jmaqdru lill-oħrajn. Ġesù qalilhom din il-parabbola:
Għalkemm Lq ma jidentifikax dawk l-“uħud” bħala Fariżej, jista’ jkun li l-kliem li Ġesù kien diġa qalilhom jindika li hawnhekk ukoll qed jirreferi għalihom: “Intom dawk li tagħmluha ta’ nies sewwa f’għajnejn il-bnedmin. Imma Alla qalbkom jafha. Għax dak li f’għajnejn il-bnedmin hu kbir, quddiem Alla hu mistkerrah.” (16,15). Madanakollu r-riferiment huwa għal grupp ikbar ta’ nies, għal tendenza umana li wieħed jinsa l-bżonn li jiġi salvat u jiffoka biss fuq il-ħiliet u l-merti tiegħu. Diġa Eżekjel jiftaħ għajnejn in-nies ta’ żmien: “Jekk jien ngħid lill-bniedem ġust li jgħix żgur, u jafda fis-sewwa tiegħu u jagħmel il-ħażen, is-sewwa tiegħu ma niftakarhulux” (Eżek 33,13). Is-Salm 49 jiftaħ għajnejn “min jittama fih innifsu” u “min jitgħaxxaq bi frugħatu” (v. 14). Min-naħa l-oħra “hieni l-bniedem li jqiegħed fil-Mulej it-tama tiegħu” (40,5). Il-bniedem li jixtieq ikollu relazzjoni ma’ Alla għandu jżomm f’moħħu l-mod ta’ kif Alla jibni relazzjoni: “Għax il-Mulej ma jarax bħalma jara l-bniedem, dak biss li jidher fl-għajn, imma l-qalb” (1 Sam 16,7). Lq jikkundanna tip ta’ reliġjożità li twassal lill-bniedem biex iserraħ rasu bih innifsu u biex jagħmel mill-perfezzjoni tiegħu kriterju biex jikkundanna lill-oħrajn: din it-tip ta’ reliġjożità hija disprezz ta’ Alla.

v. 10-11: “Żewġt irġiel, wieħed Fariżew u l-ieħor pubblikan, telgħu fit-tempju biex jitolbu. Il-Fariżew, wieqaf, talab hekk f’qalbu, ‘O Alla, niżżik ħajr li m’iniex bħall-bqija tal-bnedmin, ħalliela, inġusti, żienja, jew ukoll bħal dan il-pubblikan.
Għal darb’oħra għandna rakkont b’żewġ tipi ta’ personaġġi li l-qarrej jista’ jidentifika ruħu magħhom. Id-differenza bejntiehom mhix qiegħda f’dak li jagħmlu, imma fil-motivazzjoni. Il-fatt li l-Fariżew jibqa “wieqaf” ma jippreżenta l-ebda problema. Eż. Lq juża l-istess verb fit-talba ta’ Żakkew (ara 19,8). Il-problema hija fl-atteġġjament, x’hemm fil-qalb. Hu jitlob “pros heauton” (trad. litterali “lejh innifsu”). Bħas-Samaritan li ġie mfejjaq, huwa jfaħħar lil Alla (“eucharistō soi”) iżda l-laqgħa tiegħu mhijiex mal-Feddej tiegħu imma miegħu nnifsu. Minflok li, bħal Marija, jagħraf il-kobor ta’ Alla (“Ruħi tfaħħar il-kobor tal-Mulej ... Għax hu xeħet għajnejh fuq iċ-ċokon tal-qaddejja tiegħu”) it-talba tieghu ssir okkażjoni biex – taħt l-effett tas-suppervja – jimmaġina li hu uniku u eċċezzjoni qalb kulħadd. Li wieħed ma jkunx “bħall-bqija” kienet aspirazzjoni reliġjuża qawwija f’dak iż-żmien: “... kemm kont ’il quddiem fir-reliġjon Lhudija fost il-poplu tiegħi aktar minn sħabi kollha ta’ mpari, imġennen kif kont għat-tradizzjonijiet ta’ missirijieti” (Gal 1,14; ara Salm 26). Għalhekk irodd ħajr lil Alla għax laħaq l-idea tiegħu ta’ perfezzjoni reliġjuża: li jkun differenti mill-oħrajn (is-sagru, “sacer”, huwa dak li ġie “maqtugħ mill-bqija”). Għalhekk jista’ jħares b’disprezz lejn il-pubblikan (“houtos” huwa pronom dispreġjattiv, l-istess mod l-iben il-kbir tal-parabbola jitkellem minn ħuh [ara 15, 30]), għax l-istess preżenza tal-pubblikan li minħabba dnubietu jibqa ’l bogħod u jħabbat fuq sidru tikkonfermah li hu wasal bil-ħila tiegħu. Fir-reliġjon Lhudija kien hemm għarfien ta’ dan ir-riskju. Hillel iwissi: “La tinqatax mill-bqija tal-ġemgħa, la tafdax fik innifsek ... la tiġġudikax lil sieħbek sakemm ma tkunx floku” . Din hija l-“ħmira tal-Fariżej” (12,1) li tista’ taffettwa kull relazzjoni ma’ Alla. 

v. 12: Jiena nsum darbtejn fil-ġimgħa u nħallas l-għexur ta’ kull ma ndaħħal’.
Il-Fariżew ikompli jikkonferma x’inhi l-idea tiegħu ta’ reliġjon: li jkun aqwa minn ħaddieħor u jgħaddi lil kulħadd fl-isforzi tiegħu. L-għemil tiegħu jmur ferm ’l hemm minn dak li titlob il-Liġi (l-obbligu tas-sawm huwa ta’ darba fis-sena [ara Lev 16, 29], filwaqt li l-għexur kienu biss fuq ċerti prodotti [ara Dt 14, 22-23]. Iħoss il-ħtieġa li jippreżenta dan kollu quddiem Alla biex frott ta’ dan jikseb il-ġustifikazzjoni. Filwaqt li jgħid il-verità dwar dak li jagħmel (Ġesù ma jagħtix x’jifhem li l-Fariżew qed jigdeb jew jeżaġera), ma nsibu l-ebda forma ta’ talba ta’ għajnuna jew maħfra lil Alla.

v. 13: Iżda l-pubblikan, bilwieqfa fil-bogħod anqas biss ried jerfa’ għajnejh lejn is-sema, imma beda jħabbat fuq sidru u jgħid: «O Alla, ħenn għalija, għax jien midneb!»
Anki l-pubblikan hu bilwieqfa. Imma l-atteġġjament tiegħu huwa differenti. F’Lq huwa l-karattru tipiku li jagħmel esperjenza tas-salvazzjoni. Bħall-iben iż-żgħir (ara 15,20), l-għaxar lebbrużi (ara 17,20), Pietru fil-palazz tal-qassis l-kbir (22,54), id-dixxipli li marru jaraw lil Ġesu msallab (ara 23,49), u d-dixxipli ta’ Emmaws (ara 24,13), il-pubblikan jibqa “fil-bogħod”, kemm kemm jidħol fil-bitħa tal-Lhud. Dan il-bogħod mhuwiex biss id-distanza minn Alla, imma l-kapaċità li jiddistakka ruħu minnu nnifsu u jilqa’ l-ġdid. It-taħbit fuq is-sider (ġest li ma nsibuhx fl-AT) hija r-reazzjoni tal-ġemgħa xħin tirrealizza x’ġara tassew fuq is-salib (ara 23,48). It-talba tiegħu hija l-istess bħal tal-għaxar lebbrużi (ara 17,13) u tal-għama ta’ Ġeriko (ara 18,38). Jitlob bħal min m’għandu xejn x’juri quddiem Alla, u joffri dan ix-xejn. 
v. 14: Ngħidilkom jien li dan, u mhux l-ieħor, niżel id-dar iġġustifikat. Għax kull min jitkabbar, jiċċekken; u min jiċċekken, jitkabbar.”
It-tweġiba ta’ Ġesù hija skandaluża għall-mentalità tal-Fariżej: il-pubblikan jiġi milqugħ lura u ddikjarat miġjub minn Alla għas-sempliċi fatt li għaraf lilu nnifsu bħala midneb (mingħajr il-bżonn ta’ penitenza u riparazzjoni!) Il-Fariżew, min-naħa l-oħra, kollox idur miegħu: m’għandux bżonn maħfra għax ma jidnibx, m’għandu l-ebda dejn ma’ Alla u, anki jekk jonqos f’xi ħaġa, ipatti għaliha bil-ħafna opri tiegħu. Alla ma jista’ jagħmel xejn għalih! “Gli ascoltatori sono ormai i cristiani stessi: sono presi di mira coloro che, tesi alla perfezione, sono inclini però a giudicare il prossimo e ad avanzare pretese di autosufficienza dinanzi a Dio” (ROSSÉ, 698).  

